The History Of Islamic Culture and Civilization

فصلنامه علمی \_ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی

A Quarterly Research Journal Vol. 7, Autumn 2016, No. 24 سال هفتم، پاییز ۱۳۹۵، شماره ۲۴ صفحات ۴۸ ـ ۳۵

بررسی تحلیلی گفتمان شیعی در چند نگاره حضرت علیﷺ از دورههای ایلخانی تا صفوی

عليرضا مهدىزاده\*

چکيده

حضرت علی این در نگار پر بسامدترین مضامین تصویر سازی در نگار گری ایران بوده است، با این همه شمایل حضرت در نسخهنگاره های دوره های مختلف، یکسان به تصویر در نیامده است. با توجه به اینکه حضرت علی ا با ویژگیها و صفات پسندیده متعددی شناخته می شود و روایت های گوناگونی پیرامون زندگی و شخصیت آن بزرگوار، در اسلام به خصوص شیعه (اثنی عشری) مطرح شده، هدف اصلی این مقاله، بررسی شمایل نگاری حضرت علی در نگارگری ایران بر اساس روایت است. بدین منظور، پارهای از نگارههای شاخص دربرگیرنده شمایل حضرت از دوره های ایلخانی تا صفوی، از جنبه شکلی، محتوایی و روش بیانی، توصیف و تحلیل شده رورههای ایلخانی، تیموری و ترکمن، بر اساس روایت های تاریخی، قهرمانی و پهلوانی \_ اسطورهای، به تصویر درآمده است، در حالی که در دوره صفوی، متأثر از غلبه شیعه فقاهتی \_ اثنی عشری، شاهد بازنمایی شمایل حضرت بر اساس روایت های شیعی هستیم.

واژگان کلیدی

نگارگری ایران، نگارگری شیعی، شمایلنگاری حضرت علیﷺ، شمایل حضرت علیﷺ، گفتمان شیعی، روایت شیعی.

\*. استادیار دانشگاه شهید باهنر کرمان.تاریخ دریافت: ۹۵/۲/۲۴

mehdizadeh.ar@gmail.com ۹۵/۸/۲۶ تاریخ پذیرش:

### طرح مسئله

زندگانی حضرت علی ای از رایج ترین مضامین تصویر سازی در نگار گری ایران بوده است که به مسئله جایگاه مهم حضرت در اسلام به خصوص شیعه و عشق و علاقه فراوان مردم ایران به ایشان مربوط می شود؛ اما با نگاهی گذرا به نگاره ها، مشخص می شود که شمایل حضرت علی ای در نسخه نگاره های دوره های متعدد، یکسان و یک شکل به تصویر درنیامده است. با توجه به اینکه حضرت علی ای از مهم ترین شخصیت های اسلام به خصوص شیعه «اثنی عشری» است و با صفات پسندیده متعددی چون پارسایی، شرافت، عدالت، سخاوت، قدرت، شجاعت، مقاومت و فداکاری شناخته می شود و از دیگر سو، در کنار شخصیت تاریخی حضرت، روایت های متعددی پیرامون زندگی و اعمال و مقام ایشان، نقل شده است، این پرسش مطرح می شود که شمایل حضرت علی ای در سی نگار گری ایران براساس چه روایت هایی به تصویر درآمده است؟ برای پاسخ به این پرسش، بررسی شمایل نگاری حضرت علی ای در نگار گری ایران براساس روایت، هدف این پژوهش است. بدین منظور، در این مقاله، تعدادی از نگاره های شاخص دربر گیرنده شمایل حضرت مربوط به دوره های منظور، در این مقاله، تعدادی از نگاره های شاخص دربر گیرنده شمایل حضرت مربوط به دوره های

لازم به ذکر است از آنجا که حضرت علی از شخصیتهای محوری شیعه اثنی عشری میباشد و شیعیان، نظرگاه خاصی نسبت به شخصیت و جایگاه ایشان در اسلام و شیعه دارند، در بررسی نگارهها، روایتهای موجود در این گفتمان<sup>(</sup> شیعه اثنی عشری مدنظر قرار خواهد گرفت. گفتمان را به طور کلی به «تثبیت معنا درون یک قلمرو مشخص» تعریف کردهاند.<sup>۲</sup> بر این اساس، منظور از گفتمان شیعه در این نوشتار، قلمرو و پیکرهای منسجم از باورها، مفاهیم و ارزشها است که بر پایه باور به تعیین جانشینی و امامت حضرت علی از توسط خداوند، شکل گرفته است. تعیین امام توسط خداوند، تأکید بر جایگاه قدسی ائمه شیعه، عصمت امامان، علم و آگاهی خدادادی و متفاوت امامان، کرامات ائمه، شفاعت ائمه، از جمله باورها و مفاهیم مهم در گفتمان شیعه هستند. روش این پژوهش، توصیفی ـ تحلیلی و شیوه جمعآوری اطلاعات، کتابخانهای است.

**پیشینه پژوهش** جان رنارد در کتاب *اسلام و تصویر قهرمان*، شمایل سازی شخصیتهای قهرمان در اسلام را متاثر

1. Discourse.

۲. يورگنسن و فيليپس، نظريه و روش در تحليل گفتمان، ص ۲۳.

از دیدگاههای مختلف در سرزمینهای اسلامی دانسته است. مهناز شایسته فر در کتاب **منر شیعی،** نگارههای دارای مضمون و عنصر شیعی مربوط به دورههای ایلخانی، تیموری و صفوی را توصیف و تحلیل نموده و عناصر شیعی موجود در برخی نگارهها را با توجه به زمینههای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی هر دوره بررسی کرده است.

از سوی دیگر، در بحث شمایل سازی، حبیب الله آیت الله ی و علی اصغر شیرازی در مقاله «شمایل سازی و شمایل آفرینی»، *فصلنامه نگر*ه، <sup>۲</sup> تاریخ شمایل سازی را بیان کرده اند و به چگونگی شمایل سازی امامان اطهار شید توسط هنرمندان ایرانی پرداخته اند. همچنین، در مقاله «بررسی روند نمادگرایی شمایل ها در نگارگری اسلامی از نظر نشانه شناسی»، *دو فصلنامه هنر اسلامی*، <sup>۲</sup> نویسندگان روش هایی که هنرمندان اسلامی در ایران برای ترسیم چهره ائمه اطهار به کار گرفته اند را در دو دسته کلی واقع نمایی و نمادین، بررسی کرده اند. درمجموع، در رابطه با شمایل نگاری شخصیت حضرت علی شیعی، پژوهشی انجام نشده است.

# دوره ايلخانى

# - نگاره غدیر خم

این نگاره مربوط به نسخه *آثار الباقیه* بیرونی است. (تصویر ۱) به نظر می رسد این نسخه، زمانی که فعالیت شیعیان در جامعه افزایش یافته و الجایتو به مذهب شیعه گرویده بود، کتابت و مصور شده است.<sup>۳</sup> از این رو، «تصاویر موجود در این نسخه را می توان بازتابی از عقاید خود سلطان در این سال ها دانست.»<sup>۴</sup> با این همه، در نگاره غدیرخم، شمایل حضرت علی<sup>10</sup> از جنبه شکلی و روش بیانی بر مبنای روایت شیعه به تصویر در نیامده است. حضرت علی<sup>10</sup> با لباسی آبی رنگ دیده می شود که پیامبر اسلام تسعه به تصویر در نیامده است. حضرت علی<sup>10</sup> با لباسی آبی رنگ دیده می شود که پیامبر اسلام نمیع به تصویر در نیامده است. حضرت علی<sup>10</sup> با لباسی آبی رنگ دیده می شود که پیامبر اسلام نمی توان آن را نشانه تقدس ایشان نهاده است. چهره پیامبر و حضرت به روش واقع نمایانه به نمی توان آن را نشانه تقدس ایشان دانست؛ زیرا سایر شخصیتهای حاضر در صحنه نیز دارای هاله زرد رنگ هستند. براساس روایت های بیان شده در گفتمان شیعه، حضرت علی<sup>10</sup> در میان اولیای الهی،

۲. ش ۱۳، ص ۳۷.

3. Okasha, the Muslim painter and the divine, P. 45.

۴. آژند، نگارگری ایرانی، ص ۱۵۱.

۱. ش ۴، ص ۱۳.

#### ۳۸ 🛛 فصلنامه علمی \_ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۷، پاییز ۹۵، ش ۲۴

مظهر کمال باطنی و معنوی دانسته می شود و با صفات پسندیده متعددی چون زهد، تقوا، عدالت، سخاوت، شرافت، شجاعت و فداکاری شناخته می شود. از این روست که در روایات شیعی از پیامبر من نقل شده که فرمود:

اگر درختان ْقلم و دریاها مرکب و جنیان حسابگر و آدمیان کاغذ شوند، نمی توانند فضایل علی بن ابی طالب را بشمارند که فضیلتها و حالات او را ازنظر شرف و کمال جز خدای سبحان و رسولش نمی داند. <sup>۱</sup>

همچنین، در روایتی دیگر پیامبر عای فرمود:

ای علی، خدا را نشناخت جز من و تو، و مـرا نشـناخت جـز خـدا و تـو و تـو را نشناخت مگر خدا و من.<sup>۲</sup>

> شمایل نگاری شخصیتی با این صفات و روایات، صورت بیانی درخور و متناسب چنین صفاتی را می طلبد، درحالی که از نمایش واقع نمایانه چهره حضرت و به تصویر کشیدن شمایل ایشان بدون استفاده از عنصر بصری خاصی مانند شکل، اندازه، نقش و رنگ، چنین صفاتی منتقل نمی شود؛ همان طور که شاعر به وسیله کلمات و انواع آرایه های ادبی مثل تشبیه و استعاره می تواند به بیان روایات و صفات و مفاهیم معنوی و قدسی نائل گردد، نگارگر نیز می تواند به یاری عناصر بصری مانند خط، شکل، نقش، رنگ و نشانه ها و نمادها، به چنین هدفی دست یابد، اما در این نگاره، هیچ عنصر بصری و نمادین و تمهید خاصی که م



نشانهها و نمادها، به چنین هدفی دست یابد، اما در این تصویر (۱): غدیر، آثار الباقیه، دوره ایلخانی ن نگاره، هیچ عنصر بصری و نمادین و تمهید خاصی که منعکس کننده و بیانگر فضایل و کمالات حضرت علیﷺ باشد، وجود ندارد و شمایل حضرت، تنها بیانگر بُعد جسمانی و خاکی ایشان است.

در واقع، روش واقعنمایانه در تصویرسازی شمایل حضرت، جایگاه قدسی و والای ایشان در نزد شیعیان را منعکس نمیسازد؛ زیرا حتی اگر قائل باشیم که: روحانیت و معنویت فی ذاته مستقل از

دیلمی، ارشاد القلوب، ج ۲، ص ۲.
مجلسی، روضة المتقین، ص ۲۷۳.

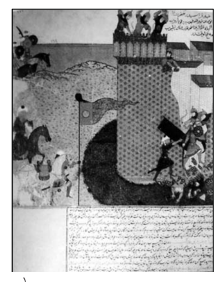
صورت است، اما این ابداً بدین معنی نیست که میتواند به هر شکل و صورتی بیـان و ابـلاغ شـود. ٔ به بیان دیگر، در این نگاره، شمایل حضرت به روشی مطلوب و مناسب شخصیت ایشان به تصویر درنیامده است. بنابراین، شمایل حضرت علی الله در این نگاره، مخاطب را به مدلول حقیقی وجود ایشان؛ یعنی جنبه فرا انسانی و قدسی، ارجاع نمیدهد.

از دیگر سو واقعه غدیر اصلیترین رویدادی است که شیعیان برای بیان مشروعیت الهی جانشینی حضرت على الله به أن استناد مي كنند. بدين شكل كه از نظر شيعه، پيامبر اسلام در روز غدير، خود و پیشوای مسلمانان معرفی نمود. کما در این نگاره، تنها با بازنمایی تاریخی واقعه غدیر مواجهیم و جنبههای قدسی این واقعه، مدنظر قرار نگرفته و شمایل حضرت نیز بهمثابه شخصیتی تاریخی مانند سایر شخصیتهای اسلام به تصویر درآمده است.

## دوره تيمورى

### \_نگارہ فتح خیبر

این نگاره متعلق به نسخه کلیات تاریخی حافظ ابرو است که به سفارش شاهرخ، نگارش و مصور



شده است. (تصویر ۲) واقعه خیبر بیانگر شجاعت و دليري حضرت على الله است. اين واقعه نزد شيعيان، جایگاهی مهم و نمادین دارد؛ زیرا شیعیان برای بیان قدرت اعجاز گونه حضرت، همواره به این واقعه اشاره مینمایند. با توجه به این مسئله، بایستی چگونگی تصویرسازی شمایل حضرت و روایت مصور شده از واقعه را مورد بررسی قرار داد.

همان طور که در نگاره پیداست، شمایل حضرت به روشی واقع نمایانه بدون هیچ عنصر نمادین، به تصویر درآمده است، حضرت با یک دست در قلعه را از جای کنده و سپر خویش ساخته و با دست دیگر متصویر (۲): فتح خیبر، کلیات تاریخی، تیموری

۱. بورکهارت، هنر اسلامی، ص ۸.

۱. از دید شیعه در این روز آیه ۶۷ سوره مائده نازل شده است: «ای پیغمبر برسان آنچه از جانب پروردگارت نازل شده است و اگر چنین نکنی پیام او را نرسانده باشی».

### ۴۰ 🛛 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۲، پاییز ۹۵، ش ۲۴

شمشیرش را بر سر یکی از دشمنان فرو آورده است. دو سرباز در پایین پای حضرت به هلاکت رسیده و تعدادی دیگر از دشمنان تلاش دارند حضرت را متوقف سازند. نکته قابل تأمل این است ک از نظر شکلی نیز هیچ وجه تمایزی میان پیکر حضرت و دشمنان اسلام وجود ندارد که بیانگر تفاوت شخصیت و مقام حضرت نسبت به آنان باشد. اگرچه بلندی دیوار قلعه و سربازانی که از بالا سنگ پرتاب می کنند، دشواری کار حضرت و دلیری ایشان را نشان میدهد، اما در مجموع، شمایل حضرت، ایشان را بهعنوان جنگجویی عادی و شجاع معرفی مینماید، درحالی که بر مبنای روایتهای گفتمان شيعه، قدرت و شجاعت حضرت على الله در ارتباط با قدرت و اراده الهي تعريف مي شود؛ زيرا «امامان همواره به این نکته تأکید داشتهاند که عنایت خاص خداوند در همه احوال شامل حال ایشان گردیده و از این نظر بر دیگران برتری دارند.»<sup>۲</sup> از دیگر سو، برخلاف روایت اهل سنت از واقعه خیب ر که تنها به شجاعت، دلیری و زور بازوی حضرت اشاره می نمایند، شیعیان، بر جنبههای فوق انسانی و اعجازگونه عمل على الله تأكيد مى نمايند. از اين روست كه يكي از فقهاى شيعه پس از شرح ماجرای خیبر می نویسد: «و از مواردی است که خداوند متعال او را به نیرو و قدرت ممتاز گرداند و خرق فرمود و آن را نشانه و معجزه قرار داد.»<sup>۲</sup> با توجه بـه ایـن نظرگـاه و چگـونگی شـمایل سـازی حضرت، در این نگاره، روایت مورد نظر گفتمان شیعه پیرامون واقعه خیبر بازنمایی نشده است؛ زیـرا نگارگر، برای شمایل حضرت، هیچ نماد و نشانهای که بیانگر توانایی و قدرت فوق انسانی و عمل معجزه گونه ایشان باشد، به کار نبرده است. در واقع، جنبه روایی نگاره بر جنبههای نمادین آن غلبه دارد و نشانههای خاصی برای شمایل حضرت در نظر گرفته نشده است. در مجموع، تنها روایتی تاریخی از واقعه و عمل حضرت علی الله، مصور شده است و شمایل حضرت، ایشان را به عنوان انسانی دلیر و قهرمانی معمولی، معرفی مینماید.

# ـ نگاره پيامبر عنه و صحابه

این نگاره، مربوط به نسخه حیرت الابرار اثر نوایی است که شالوده آن براساس عقاید شیعی است و به نظر میرسد پیامبر ﷺ مشغول تـلاوت قـرآن است.<sup>۳</sup> شخصـی کـه در سـمت راست نشسـته، حضرت علیﷺ است؛ زیرا پشت سر او قنبر غلام حضرت قرار گرفته است. (تصـویر ۳) همان گونـه که در نگاره پیداست، تنها پیامبر اسلام با شعلههای آتش دور سر از دیگران متمایز گشته است

۱. محمدجعفری، *تشیع در مسیر تاریخ*، ص ۲۹.

٢. مفيد، الارشاد في معرفه حجج الله على العباد، ص ٢٨٩.

۳. شایستهفر، *هنر شیعی*، ص ۷۰.

و هیچ عنصر بصری و تصویری و تمهید ویژهای در شمایل حضرت علیﷺ برای متمایز کردن مقام و موقعیت ایشان نسبت به سایر یاران پیامبر عظی به کار گرفته نشده است. شیعیان به

> حضرت على الطَّلَةِ مانند فردي عادي و هماننـد ساير ياران پيامبر الله نمينگرند، بلکه روايات متعددی نقل میکنند که پیامبر عظیه، ایشان را از نظر علم و فضایل و کمالات، با خود مقایسه می نموده که حضرت علی الله را در جایگاهی بسيار والاتر و بالاتر از ساير ياران پيامبر مینشاند؛ برای نمونه، پیامبر عظی در یک مورد در دفاع از حضرت على الطَّيْد فرمود: «چرا عدهای به بدی یاد میکنند از کسی که مقام و منزلتش نزد خدا همچون مقام و منزلت من است».

برخلاف نظرگاه شیعیان، در این نگاره،

شمایل حضرت علی الله به مانند شمایل



تصویر (۳): پیامبر ویارانش در مسجد، حیرتالابرار، میرعلی شیر نوایی، دورہ تر کمن

سایر صحابه به شکلی واقع گرایانه به تصویر درآمده و از جنبه بصری (شکل، رنگ، تزیین)، وجه تمایز بارز و مشخصی با آنها ندارد تا توجه مخاطب را به خود جلب نماید. همچنین، موقعیت فضایی و مکانی حضرت علی الله در ترکیب بندی نگاره، بیانگر جایگاه ویژه اش در میان یاران پیامبر ﷺ نیست؛ بنابراین، در ایـن نگاره نیـز شـمایل حضرت على الله منها المنابع از شخصيت تاريخي ايشان است.

## دوره ترکمن

ـنگاره نبرد حضرت على الله با اژدها این نگاره مربوط به نسخه *خاوراننامه* ابن حسام است که به تقلید از *شاهنامه* فردوسی، سروده شده است. (تصویر ۴) در این نسخه، حضرت علی ﷺ به عنوان پهلوانی با توانایی های خارقالعاده، معرفی شده است. *خاوراننامه* در زمان قراقویونلوهای ترکمن، بـه نگـارش دراًمـده و

صدوق، فضائل الشيعه، ص ١٩.

#### ۴۲ 🛛 فصلنامه علمی \_ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۷، پاییز ۹۵، ش ۲۴

مصور شده است. قراقویونلوها، سلسلهای شیعی بودند و خاوراننامه تحت حمایت پیر بوداق پسر جهانشاه که در اواخر سده پانزدهم / نهم در شیراز حاکم بود، مصور گشت و احتمالاً مصورسازی این نسخه خطی شیعی، تحت سرپرستی خلیل، پسر اوزون حسن و توسط همان هنرمندانی که بعد از مرگ پیر بوداق در شیراز باقی ماندند، ادامه یافت. خاوراننامه، جنگها و دلاوریهای حضرت علی ایم را روایت می کند و در کنار حوادث تاریخی، جنگ حضرت با اژدها و دیو و جن نیز دیده می شود.

> با توجه به اینکه از نظر شیعیان، حضرت علی الله دارای شخصیتی عظیم، متعالی و چند بُعدی بوده است، در این نسخه در کنار بُعد حقیقی شخصیت حضرت، بُعد اسطورهای ایشان نیز نشان داده شده و به نظر میرسد هدف از بیان داستانها، تحکیم ایمان مردم و برانگیختن حس تحسین شیعیان و دوستداران آل علی الله بوده است که بنا به پسند عوام در آن روزگار، در کنار حوادث تاریخی، سخن از جنگ با اژدها و دیو نیز به میان آمده است.

> اژدها جانوری عظیمالجثه است که در بسـیاری از داستانهای عامیانه بهعنوان مظهـر شـر، حضـور دارد که توسط قهرمانان و پهلوانان نیک، از پای درمیآیـد.<sup>۳</sup>



تصویر (٤): نبرد حضرت علیﷺ با اژدها، خاوران نامه، دوره ترکمن

همان طور که در نگاره پیداست، حضرت علی این به عنوان پهلوان بزرگ اسلام، با شمشیر خود علیه پلیدی و شر در حال مبارزه است و آن را نابود می کند. نگارگر، شمشیر حضرت را بزرگ تر از حد معمول ترسیم کرده تا قدرت حضرت را بیشتر بیان نماید. اگرچه شعلههای آتش، اطراف سر حضرت قرار گرفته است که نماد تقدس ایشان است، چهره حضرت به روش واقع نمایانه به تصویر درآمده است. از این رو، شمایل حضرت به طور کامل، ساحت معنوی و قدسی ایشان را باز نمی نمایانه، بلکه بیشتر وجه پهلوانی و اسطوره ای حضرت را منعکس می سازد.

- ۱. رهبر أق قويونلو.
- ۲. شایستهفر، *هنر شیعی*، ص ۸۷.
- ۳. یاحقی، فرهنگ اساطیر و داستانوارها، ص ۱۰۵.

\_نگاره فتح خيبر

در این نگاره، حضرت با پوششی معمولی و بدون شمشیر و زره جنگی ترسیم شده که نمادی از رشادت و بیباکی اوست. (تصویر ۵) حضرت با یک دست، در قلعه را از جای کنده و در دست گرفته است. نگارگر برای نشان دادن قدرت و توانایی جسمانی و زور بازوی حضرت، شمایل ایشان را فربهتر از دیگران ترسیم نموده است. در بخشی از نگاره، بام قلعه در خارج از کادر اصلی قرار داده شده که نشان از نفوذناپذیری قلعه است و اهمیت مبارزه قهرمانانه و پهلوانانه حضرت علی ایشا در بیشتر نشان می دهد. با این همه، در این نگاره نیز، چهره علی ایش به تصویر درآمده و تنها نماد مذهبی و نشان قداست و روحانیت حضرت، شعلههای آتش دور سر ایشان است؛ بنابراین، بُعد معنوی و باطنی حضرت به طور کامل در شمایل ایشان، تجسم عینی نیافته و بیشتر بر قدرت و توانایی پهلوانانه و قهرمانانه ایشان، به مانند انسانی شجاع و اسطورهای، تأکید شده است و مسئله اصلی در این نیست که قدرت، شجاعت و روحیه پهلوانی حضرت، پیوند خورده با نیرویی الهی و آسمانی که در گفتمان شیعه بر آن تأکید می شود، به تصویر درنیامده است؛ بنابراین، در این نگاره نیز میهی باش در این نگاره نیز تمهید بصری و نمادی که نشانگر شخصیت فوق بشری و مقدس گونه حضرت علی ایش باشد، وجود ندارد.

> به هر حال، در نگارههای نسخه خاوراننامه، یکی از ابعاد شخصیتی حضرت؛ یعنی مبارزه با پلیدی و بدی نشان داده شده است، اما نکته مهم روش تصویرسازی و شمایل پردازی حضرت است که بهطور کامل، مناسب و متناسب با تلقی و دیدگاهی که در گفتمان تشیع پیرامون حضرت بیان می شود، نیست.

در مجموع، بر مبنای گفتمان شیعه، شخصیتهای مقدس شیعه، برگزیدگان خاص خداوند هستند که اگر چهره و شمایل ایشان بدون واسطهای نمادین به تصویر درآید، حالت محسوس، کمی و زمینی به خود می گیرد و از مدلول حقیقی شخصیتشان که همان کمال باطنی و معنوی است، به دور می ماند. شاید بتوان



باطنی و معنوی است، به دور میماند. شاید بتوان تصویر (۵): خاوران نامه، فتح خیبر، دوره ترکمن ٰ یکی از دلایل حرمت گذاشتن تصویرسازی چهره اولیا و ائمه شیعی را بر همین مبنا دانست. همچنین

### ۴۴ 🛛 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۷، پاییز ۹۵، ش ۲۴

در اسلام، انسان جانشین خداوند بر روی زمین شناخته میشود<sup>۱</sup> و براساس گفتمان شیعه، امانت الهی که خداوند به انسان بخشیده، در انبیای الهی و امامان شیعه به فعلیت و کمال رسیده است. از ایـنرو، تصویر واقعنمایانه از ایشان نمیتواند این مسئله را نشان دهد و به جای متذکر نمودن مخاطب نسبت به بُعد معنوی وجود ایشان، تنها بُعد جسمانی و مادی آنها را نشـان مـیدهـد؛ درحـالی کـه در بیـنش اسلامی به خصوص عرفانی و شیعی، اساساً نباید انسان را به حدود جسمانیاش فروکاست؛ زیـرا ایـن فرو کاستگی و تقلیل، به معنای نادیده گرفتن جنبه متعالی و خدایی انسان است.<sup>۲</sup> این حکم در مورد بازنمایی شمایل شخصیتهای مقدس شیعه که اصلی ترین و ممتازترین وجه وجودی ایشـان، کمـال وجه مورد توجه قرار نگرفته و به بیان تصویری در نیامده است. این مسئله در این نگارهها به هـیچ مورد توجه قرار گرفته و به بیان تصویری در نیامده است. این مسئله در نگارههای دوره صفوی

## دوره صفوی

### \_نگارہ فتح خیبر

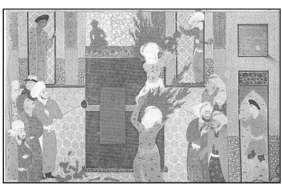
این نگاره مربوط به نسخه فالنامه تهماسبی است که در دوره اوج گرایشهای مذهبی و شیعی نزد شاه تهماسب تولید شده است. (تصویر ۶) نگارگر، شمایل حضرت را با روبند چهره و شعلههای آتش دور سر به تصویر درآورده است. از این طریق، جنبه تقدس شخصیت حضرت، نشان داده شده است. با این حال، مهم ترین عنصر تصویری در رابطه با شمایل حضرت، وجود فرشتهای است که قرار داده است. با این نشانه تصویری، نگارگر به روشی نمادین، بر قدرت اعجازگونه و تکیه حضرت بر نیرویی فرازمینی و آسمانی تأکید



تصویر (۶): فتح خیبر، فالنامه، دوره صفوی

۱. بقره (۲): ۳۰. ۲. حکمت، حکمت و هنر در عرفان ابن عربی، ص ۲۲۶. نموده است. همان طور که از خود حضرت نقل شده که فرمود: «به خدا سوگند درِ قلعـه خیبـر را نـه بـه نیروی جسمانی، بلکه با نیروی رحمانی و الهی از جای کندم.»<sup>(</sup> به هر حال، هر مخاطبی در مواجهـه بـا این نگاره، به شخصیت معنوی و مقدس حضرت و خارق العاده بودن عمل او پی می.برد.

جلوه مهم تصویری دیگری که در رابطه با شمایل حضرت علی کم جلب توجه می کند، تصویرسازی یکسان و یک شکل شمایل حضرت علی کم و پیامبر شک است. نگار گر، شمایل هر دو بزرگوار را با شعلههای آتش یک اندازه، روبند چهره و عمامه یک شکل، لباس با نقش و رنگ یکسان و حتی پیکر یک اندازه به تصویر درآورده است. با این تمهیدات، نگار گر توانسته مقام و منزلت یکسان حضرت علی کم و پیامبر اسلام را به تصویر درآورد؛ همان طور که شیعیان از پیامبر تک نقل می کنند که فرمود: «علی برای من به منزله هارون است برای موسی، جز اینکه پس از من پیغمبری نخواهد بود».<sup>۲</sup>



تصویر (۲): علیﷺ بر روی شانههای پیامبرﷺ، بتها را میشکند، روضه الصفا، دوره صفوی (



تصویر (۸): غدیر خم، روضه الصفا، دوره صفوی

۱. رسولی محلاتی، *زندگانی امیرالمؤمنین ظلیہ،* ص ۱۵۲.

۲. صدوق، خصال، ص ۳۸.

### ۴۶ 🛛 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۲، پاییز ۹۵، ش ۲۴

به هر حال برخلاف دورههای پیشین، در نگارههای دوره صفوی، شمایل حضرت براساس نظر و دیدگاه شیعیان، به تصویر درمی آید و روایتهای شیعی پیرامون زندگی، مقام و شخصیت ایشان مورد توجه قرار می گیرد. تفاوت شمایل نگاری حضرت در نگارههای این دوره با نگارههای دورههای قبل کاملاً آشکار است. (تصاویر ۷ و ۸)

اگر آثار هنری را محصول گزینشهای انسانی بدانیم که براساس دیدگاهه ای موجود در هر دوره تولید شدهاند، از این نظر، تنوع شمایل نگاری حضرت علیﷺ در نسخه نگارههای دورههای مختلف را میتوان ناشی از تفاوت نگرشها و تلقیها پیرامون زندگی و شخصیت حضرت دانست. حضرت علیﷺ به عنوان شخصیتی عظیم، متعالی و با ابعاد گوناگون، شناخته میشود. بر این اساس، نگارگران در اعصار گوناگون، به تصویرسازی شمایل حضرت، مبادرت ورزیدهاند و بنا به شرایط مذهبی، سیاسی و اجتماعی هر دوره، یکی از ویژگیهای شخصیتی حضرت را به تصویر درآوردهاند. اگرچه در دورههای ایلخانی، تیموری و ترکمن، تعدادی از مردم پیرو مذهب شیعه بودند و فقها و وزیران شیعی نیز در رفتار می کردند و حتی برخی از آنان مانند تیمور و شاهرخ سعی می کرد خود را بهعنوان دوستدار رفتار می کردند و حتی برخی از آنان مانند تیمور و شاهرخ سعی می کرد خود را به عنوان دوستدار مذهب بودند. از اینرو، در تصویرسازی شمایل حضرت علی به باورها و روایتهای خاص مذهبی مفترت علی ای معرفی نمایند، <sup>۱</sup> مذهب رسمی کشور، تسنن بود و اکثریت مردم ایران پیرو این مذهب بودند. از اینرو، در تصویرسازی شمایل حضرت علی آنه باورها و روایتهای خاص مدار منه بودند. از اینرو، در تصویرسازی شمایل حضرت علی آنه باورها و روایتهای خاص مذهب مذهب بودند. از اینرو، در تصویرسازی شمایل حضرت علی آنه، باورها و روایتهای خاص مذهب مذهب بودند. از اینرو، در تصویرسازی شمایل حضرت علی علی باورها و روایتهای خاص مذهب

با ظهور صفویان، فصل جدیدی در تاریخ ایران گشوده شد و مؤلفههای جدیدی در جامعه ایران پدید آمد که رسمیت بخشیدن به تشیع در صدر این مؤلفهها بود. «تقریباً همه پژوهشهای صفویهشناسی به این نکته اشاره دارند که صفویان رفتهرفته از حالت آیین صوفیانه به جریان فقاهتی – شریعتی اثنیعشری گرایش پیدا کردند.»<sup>۲</sup> این گرایش در طول فرمانروایی صفویان یکسان نبود، اما در روزگار صفوی، مذهب تشیع چنان در بافت سیاسی، اجتماعی و فرهنگی ایران درآمیخت که تمامی مظاهر فرهنگی و هنری جامعه ایران در آن دوران را تحت تأثیر خود قرار داد. بنابراین، به تبع غلبه گفتمان شیعه در جامعه، در شمایلنگاری حضرت علیﷺ نیز تحول اساسی رخ میدهد و با نمونههای دورههای قبل، تفاوت بارز و آشکاری پیدا میکند. بدین شکل که در این دوره، شمایل حضرت

۱. معروف الحسيني، *تصوف و تشيع*، ص ۱۶۲.

۲. صفت گل، ساختار نهاد و اندیشه دینی در ایران عصر صفوی، ص ۱۲.

براساس باورها و روایتهای شیعی به تصویر درمی آید؛ بهطوری که بازنمایی ساحت قدسی و معنوی حضرت و تأکید بر مقام و منزلت والای ایشان مورد توجه قرار می گیرد و بدین منظور نگارگران در شمایل نگاری حضرت، به روشی نمادین متوسل می شوند و از نمایش چهره حضرت و تصویرسازی شمایل ایشان به روش واقعنمایانه اجتناب می ورزند.

### نتيجه

در این مقاله، به هدف بررسی شمایلنگاری حضرت علیﷺ در نگارگری ایران براساس روایت، تعدادی از نگارههای شاخص از دوره ایلخانی تا صفوی، از نظر شکلی، محتوایی و روش بیانی، تجزیه و تحليل شد. حضرت على الله به عنوان مهم ترين شخصيت اسلام به خصوص شيعه، با وير كي ها، ابعاد و سجایای گوناگون، شناخته می شود و روایت های متعددی پیرامون زندگی ایشان وجود دارد، اما با توجه به شرایط مذهبی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی حاکم در هر دوره، شـمایل ایشـان در نسـخه نگارههای دورههای متعدد، بر مبنای یکی از ابعاد شخصیتی ایشان، به تصویر درآمـده اسـت. بـدین شکل که در دورههای ایلخانی، تیموری و ترکمن، شمایل حضرت براساس روایت های تاریخی، قهرمانی، پهلوانی \_ اسطورهای، مصور شده است، اما با رسمیت یافتن مـذهب شـیعه اثنـیعشـری در عصر صفوی، شاهد رواج بازنمایی شمایل حضرت بر مبنای روایتهای شیعی هستیم. به همین دلیل، نگارگران برای بازنمایی ساحت قدسی و معنوی حضرت، از روش واقع نمایانه در تصویرسازی چهـره حضرت، اجتناب مینمایند و به روشی نمادین متوسل می شوند. در این دوره، روایت های شیعی پیرامون شخصیت، زندگی و اعمال حضرت مورد توجه و تأکید نگارگران قرار می گیرد و از ایـنرو، در شمایلنگاری حضرت، نشانهها، نمادها و تمهیدات ویژهای به کار گرفته می شود. از أنجا که أثار هنری هر دورهای، بازتابی از نگرشها و طرز تلقیهای رایج در آن دوره است، ظهور شمایلنگاری شیعی حضرت علیﷺ در دوره صفوی را بایستی مرتبط با غلبه گفتمان شیعه در ایـن دوره و اقتـدار سیاسی، مذهبی، اجتماعی و فرهنگی این گفتمان دانست.

# منابع و مآخذ

۱. *قرآن کریم.* ۲. آژند، یعقوب، *نگارگری ایرانی* (پژوهشی در تاریخ نقاشی و نگارگری ایران)، تهران، سمت، ۱۳۸۹. ۳. آیتاللهی، حبیبالله و علیاصغر شیرازی، «شمایل سازی و شمایل آفرینی»، *فصلنامه نگر*م، ۱۳۸۲، ش ٤، ص ۲۸ ـ ۱۳.

- 20. Okasha, Sarvant, *the Muslim painter and the divine*, London, park lane, 1981.
- 21. Renard, John, *Islam and heroic image: themes in literature and visual arts*. Mercer university press, 1999.

منابع تصويرى

نشر نی، ۱۳۹۳.

- 22. Farhad, Massumeh, *Falname, The book of omen*, London, Thames&Hudson, 2010.
- 23. Hillenbrand, Robert, *Persian painting from the mongols to the Qajars* (*Pembroke Persian papers*), London&New York, I.B.Tauris, 2000.